
 

 

 

 

 

Meio Ambiente (Brasil), v.8, n.1. 030-045 (2026) 

Meio Ambiente (Brasil) 
 

De Nez et al 

 

 

De Nez, J., Varela, E. P., Alves, I. G., Citadini-Zanette, V. (2026). Veganismo como prática contemporânea Ético-

Ambiental: Perspectivas a partir de vozes veganas. Meio Ambiente (Brasil), v.8, n.1, p.30-45. 

 

Direitos do Autor. A Meio Ambiente (Brasil) utiliza a licença Creative Commons - CC BY 4.0.                                                                                                                                 
           30 

 

OPEN 

JOURNAL 

SYSTEMS 
ISSN: 2675-3065 

 

Veganismo como prática contemporânea Ético-Ambiental: Perspectivas a partir 

de vozes veganas 

Jadina De Nez 1*, Elaine Puziski Varela 2, Ismael Gonçalves Alves 3, Vanilde Citadini-Zanette 4 
 

1Doutora em Ciências Ambientais. Universidade do Extremo Sul Catarinense, Brasil. (*Autor correspondente: jadinadenez@gmail.com)  
2Doutoranda em Ciências Ambientais. Universidade do Extremo Sul Catarinense, Brasil. 
3Doutor em História. Universidade do Extremo Sul Catarinense, Brasil. 
4Doutora em Ecologia e Recursos Naturais. Universidade do Extremo Sul Catarinense, Brasil. 

 

Histórico do Artigo: Submetido em: 25/10/2025 – Revisado em: 22/12/2025 – Aceito em: 17/01/2026 
 

R E S U M O  

 
A crise ambiental atual resulta da exploração da natureza e dos animais não-humanos. Nesse cenário, o veganismo emerge como uma 

prática ética, política e ambiental. A pesquisa teve como objetivo analisar o veganismo como prática ético-ambiental contemporânea, 

com base em vozes veganas. Os participantes apontaram motivações éticas como centrais para sua escolha, relatando episódios de 

veganofobia e destacaram a conexão do veganismo com questões socioambientais. Criticaram a fragilidade da legislação brasileira 

sobre os direitos dos animais e defenderam maior atuação do poder público, da mídia e da educação ambiental vegana. Também 

consideraram o veganismo economicamente viável e sustentável. 

 

Palavras-chave: Prática vegana, Ética animal, Especismo, Legislação brasileira, Educação ambiental. 

 

Veganism as a Contemporary Ethical-Environmental Practice: Perspectives from Vegan 

Voices 
 

A B S T R A C T  

 
The current environmental crisis results from the exploitation of nature and non-human animals. In this context, veganism emerges as 

an ethical, political, and environmental practice. The objective of this research was to analyze veganism as a contemporary ethical-

environmental practice, based on vegan voices. Participants identified ethical motivations as central to their choice, reported 

experiences of veganophobia, and emphasized the connection between veganism and socio-environmental issues. They criticized the 

weakness of Brazilian legislation regarding animal rights and advocated for greater involvement of public authorities, the media, and 

vegan environmental education. They also considered veganism to be economically viable and sustainable.  
 
Keywords: Vegan practice, Animal ethics, Speciesism, Brazilian legislation, Environmental education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://lattes.cnpq.br/1757565043473986
http://lattes.cnpq.br/1057061107710686
http://lattes.cnpq.br/2373397395028076
http://lattes.cnpq.br/7902320694662185


Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 31 

 

1. Introdução  

 
A crise ambiental atual reflete os impactos de um modelo civilizatório fundamentado na dominação da 

natureza e na exploração de todas as formas de vida.   As ações antropogênicas causam efeitos destruidores 

aos bens naturais e demonstram propósitos cada vez mais desimportantes. “A crise ecológica atual, pela 

primeira vez, não é uma mudança natural; é transformação da natureza induzida pela concepção metafísica, 

filosófica, ética, científica e tecnológica do mundo” (Leff, 2003, p. 19). Ainda segundo Leff (2003), as 

modificações ambientais que ocorrem na contemporaneidade não são resultado de fenômenos naturais, mas da 

ação humana na Terra.   

Diante desse cenário, segundo Acosta (2016), emergem práticas contra-hegemônicas que propõem 

novas formas de se relacionar com o Planeta e com os seres que o habitam. Entre essas práticas, destaca-se o 

veganismo, cuja essência reside na recusa à exploração dos animais não-humanos.  O veganismo, enquanto 

prática ética e política, tem como fundamento central a defesa incondicional dos animais não-humanos, 

reconhecendo-os como sujeitos de direito e seres sencientes, historicamente submetidos à violência, à 

invisibilidade e à opressão.  

Kamel (2017) sustenta que o veganismo tem como base a ética animal e que somente por meio de uma 

mudança social profunda será possível superar práticas tradicionais de exploração. Nesse sentido, o veganismo 

se caracteriza pela recusa do consumo de animais e de produtos deles derivados, recusa que não se limita 

exclusivamente à alimentação. Trata-se de uma proposta ética que se opõe ao especismo, ou seja, à 

hierarquização arbitrária das espécies, na qual determinados animais, como os de estimação, são protegidos, 

enquanto outros são considerados aptos ao consumo (Abonízio, 2013). 

Essa fundamentação ética encontra respaldo nas teorias contemporâneas da ética animal, especialmente 

na noção de senciência. Singer (2010) destaca que a capacidade de sentir dor e prazer deve ser o critério central 

para a consideração moral dos animais não-humanos. Para o autor, ao se reconhecer que esses seres são capazes 

de sofrer, torna-se eticamente injustificável sua exploração, defendendo-se, assim, a consideração igualitária 

de todos os seres sencientes como forma de evitar sofrimentos desnecessários. De modo convergente, Regan 

(1986), em períodos anteriores, já defendia a abolição total da exploração animal ao reconhecer os animais 

como “sujeitos de uma vida”, portadores de direitos morais inerentes, independentemente de sua utilidade para 

os seres humanos. O autor enfatiza que uma ética genuína deve rejeitar o uso dos animais como meros meios 

para fins humanos, propondo a superação integral de práticas marcadas pela exploração e pela violência. 

Complementando essa perspectiva, Felipe (2014) aprofunda o conceito de senciência ao defini-lo como 

resultante da combinação entre consciência e sensibilidade. Para a autora, a senciência designa a condição 

mental, afetiva, emocional e consciente de todos os animais. Nesse contexto, Felipe (2012) argumenta que, 

enquanto os animais continuarem sendo percebidos como seres separados dos humanos e a natureza for tratada 

a partir de uma lógica extrativista e antropocêntrica, a sociedade permanecerá vinculada a modelos tradicionais 

de moral, direito, política, ciência e ética igualmente extrativistas, dificultando a construção de relações mais 

justas entre humanos, animais e meio ambiente. 

O objetivo geral deste estudo foi analisar o veganismo como prática contemporânea ético-ambiental, 

considerando perspectivas a partir de vozes veganas. Nesse sentido, buscou-se identificar os principais motivos 

de adesão ao veganismo, bem como as adaptações individuais e as dificuldades vivenciadas por pessoas 

veganas. Analisou-se, ainda, a relação entre o veganismo, a crise ambiental e a ética animal, considerando suas 

implicações socioambientais. Por fim, discutiram-se os desafios enfrentados pelo veganismo frente ao modelo 

atual de sociedade, marcado pelo capitalismo e pela lógica da busca por lucro, refletindo-se sobre alternativas 

e possibilidades de divulgação e fortalecimento do veganismo enquanto prática ética e ambiental. 

 

 

 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 32 

 

2. Material e Métodos 

 
O estudo adotou uma abordagem qualitativa, que busca compreender os fenômenos de forma 

interpretativa e dinâmica, fundamentada em processos dialéticos (Denzin & Lincoln, 2006; Gonçalves, 2006). 

Nesta etapa, foram realizadas entrevistas com participantes veganos, aplicando-se o método de História de 

Vida Oral, modalidade temática (Meihy & Holanda, 2007), definida como um relato sobre a existência em que 

os acontecimentos vivenciados são reconstituídos e as experiências adquiridas são transmitidas (Queiróz, 

1988). Segundo este autor, embora o pesquisador formule o tema, é o narrador quem determina o que será 

contado, conferindo protagonismo à voz dos entrevistados. 

Para escolha dos entrevistados foram consideradas duas categorias: empresários do segmento vegano e 

sujeitos, não empresários, que aderiram ao veganismo como prática de vida. Dentre os empresários foi 

selecionado um participante que está iniciando no veganismo e outro que já aderiu a prática. E, quanto aos 

praticantes do veganismo, não empresários, foram selecionados um entrevistado do Brasil e outro que reside 

no exterior, buscando comparar as características de cada um e possíveis desafios para adesão do veganismo 

no Brasil e em outro país. 

Antes de iniciar a entrevista foi esclarecido aos entrevistados o interesse em estudar o veganismo com 

ênfase para questões de ética e exploração animal. Para a obtenção dos dados, foi aplicado um formulário 

adaptado de Allabi et al. (2011). Este formulário foi constituído por perguntas relacionadas às características 

socioambientais dos participantes, bem como sua relação com o veganismo. O formulário, previamente 

elaborado, foi consultado durante a entrevista, servindo como um guia para que nenhuma questão importante 

para a pesquisa fosse esquecida. 

Uma das entrevistas ocorreu de forma presencial, já que o entrevistado reside no município de Criciúma, 

Santa Catarina. As outras três entrevistas foram realizadas online por meio do Google Meet, pois os 

entrevistados residem fora do estado de Santa Catarina. As entrevistas, presencial e de forma remota, foram 

agendadas antecipadamente com os entrevistados, mediante a disponibilidade de cada um. Para as entrevistas 

realizadas de forma remota (Google Meet), foram enviados links para acesso à entrevista online. 

Durante a aplicação das entrevistas semiestruturadas, que abrangeram perguntas abertas e fechadas 

(Albuquerque, Lucena, Cunha, 2010), foram registradas também narrativas dos entrevistados. Para este 

procedimento foi utilizado um gravador de voz na entrevista presencial, enquanto as entrevistas realizadas pelo 

Google Meet foram gravadas através de vídeo. A gravação das entrevistas possibilitou que a conversa fluísse 

livremente e sem interrupções, além de auxiliar para que não se perdesse nenhuma informação, contribuindo 

para melhor análise das narrativas de cada entrevistado. 

As questões dirigidas aos entrevistados versaram sobre os motivos de adesão ao veganismo, as 

adaptações individuais realizadas ao longo desse processo e as dificuldades enfrentadas no cotidiano por ser 

vegano. As entrevistas também abordaram as percepções sobre a relação entre o veganismo, a crise ambiental 

e a ética animal, buscando compreender como esses elementos são articulados, a partir das experiências e 

reflexões dos participantes. Ademais, as perguntas contemplaram os desafios enfrentados pelo veganismo 

frente ao modelo atual de sociedade, marcado pelo capitalismo e pela lógica da busca por lucro, bem como as 

alternativas e possibilidades de divulgação e fortalecimento do veganismo, enquanto prática ética e ambiental. 

A pesquisa obteve aprovação do Comitê de Ética em Pesquisa (CEP) em humanos da UNESC, com 

certificado de apresentação para apreciação ética (CAAE) n° 64181722.5.0000.0119. Todos os participantes 

assinaram o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE), bem como o Termo de autorização de uso 

de imagem e nome.  

 

 

 

 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 33 

 

3. Resultados e Discussão  

 

Foram analisadas as trajetórias de cada participante a partir de suas vivências na filosofia vegana. Os 

quatro participantes da entrevista possuem entre 29 e 52 anos. Um deles está no período de transição para o 

veganismo, três já aderiram à prática. Destes, o mais recente é vegano há um ano e meio e o mais antigo há 

sete anos. Tal diversidade temporal permite compreender o veganismo tanto como uma prática já consolidada 

quanto como um processo em construção, atravessado por dimensões éticas, profissionais e pessoais (Tabela 

1).  

 
Tabela 1 – Perfil dos veganos entrevistados. 

 

Entrevistado Idade Residência 

(tempo) 

Escolaridade Profissão Vegano(a) 

(em anos) 

Igor Pereira 

Barros 

34 Veneto, 

Itália  

10 meses 

Curso Superior 

Marketing e 

Propaganda 

Tatuador 5 

Isabella Dias 

Zarur 

29 São Paulo, 

Brasil 

12 meses 

Curso Superior  

Medicina  

Especialização em 

Dermatologia 

Médica 7 

Yasmine de 

Oliveira 

Castilho 

30 Rio Grande 

do Sul, 

Brasil 

8 meses 

Curso Superior  

Administração  

de Empresas 

Empresária 

alimentação 

vegana 

1,5 

Márcio 

Figueiredo 

Acordi 

52 Santa 

Catarina, 

Brasil 

desde que 

nasceu 

Curso Superior  

Ciências 

Biológicas 

Empresário 

Cosmetologia 

Vegana 

Em 

transição 

vegetariano-

vegano 

Fonte: Autores (2025)  

 

Três entrevistados são solteiros e um casado, todos sem filhos. Quanto à religião, três mencionaram 

não praticar nenhuma religião e um mencionou ser budista.  Dos quatro entrevistados, dois nasceram em 

cidades catarinenses, um em Criciúma e outro em Içara; os outros são naturais de Porto Alegre/RS e Rio de 

Janeiro/RJ. Atualmente três dos entrevistados residem no Brasil e um na Itália. Todos os entrevistados possuem 

curso superior e dois relataram desempenhar atividades como empresário, um como tatuador e outro como 

médico. 

 

3.1 Motivos de adesão ao veganismo, adaptações individuais e dificuldades de ser vegano 

 
Apresentam-se, na sequência, as motivações e os desafios relacionados à adesão ao veganismo, 

conforme relatado pelos entrevistados. Segundo o entrevistado Igor, sua adesão ao veganismo foi pela 

convicção de que os animais, seres sencientes, têm o direito de não serem explorados. “Pelos animais, contra 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 34 

 

a exploração animal. Depois, claro, vem outros aspectos, outros impactos, mas a princípio...contra 

exploração animal”. 

“Eu não acho justo que a gente coloque o nosso prazer, nossa vontade sobre o direito destes seres. Eles 

precisam ser ouvidos, mesmo que não emitam voz, precisam ter seus direitos respeitados,” argumenta a 

entrevistada Isabella.  “É que quando a gente não é vegano, não se não tem muita noção sobre a indústria da 

carne, ... sobre a exploração animal e aprendendo um pouco sobre isso, eu decidi de um dia para o outro, ser 

vegana. Foi pela questão da exploração animal mesmo,” afirma Yasmine, uma das entrevistadas.  

O entrevistado Márcio comenta “Eu acho que não precisamos comer bicho, né? A gente consegue viver 

com o que tem...com o que a natureza oferece. Por pena dos bichos ...”. Segundo Felipe (2010), o veganismo 

requer um compromisso ético claro com a preservação da vida de todos os seres, rejeitando qualquer forma de 

especismo. No entanto, essa radicalidade não implica que o veganismo deva ser imposto a outras pessoas, uma 

vez que a escolha vegana emerge a partir de convicções, ideias e exemplos vivenciados sem coerção, em um 

contexto social e pessoal que se contrapõe às normas hegemônicas. Diferentemente das tradições autoritárias 

da moralidade, o veganismo promove um padrão de não violência e respeito, mantendo firmeza em seus 

princípios sem recorrer a imposições ou proibições. 

Nessa mesma direção, Singer (2010) fundamenta a ética vegana a partir do conceito de senciência, 

entendendo que a capacidade de sentir dor e prazer, inerente aos animais não-humanos, é suficiente para incluí-

los na esfera de consideração moral. Para o autor, ignorar o sofrimento desses seres apenas por pertencerem a 

uma espécie diferente, configura uma forma de preconceito arbitrário denominado especismo. Assim, defende 

que os interesses e necessidades dos animais não-humanos devem ser considerados de maneira equivalente 

aos dos humanos, sempre que estejam em jogo experiências de sofrimento ou bem-estar, reforçando a 

necessidade de abandonar práticas que desconsideram sua senciência em benefício de interesses humanos. 

Adicionando a essa perspectiva, Regan (1986) argumenta que a validade do princípio da igualdade 

repousa na semelhança, e não na diferença, entre os seres. O princípio da igualdade deve ser compreendido a 

partir da similitude compartilhada por todos os sujeitos de uma vida, isto é, seres capazes de experimentar 

bem-estar e de realizar ações para preservá-lo. Essa similitude não se restringe aos seres humanos, estendendo-

se a todos os animais que, assim como nós, são sujeitos de uma vida e, portanto, detentores de valor inerente. 

Nessa abordagem, conforme destaca Oliveira (2004), Regan estabelece a distinção entre agentes morais e 

pacientes morais. Os agentes morais são aqueles dotados da capacidade de deliberar sobre suas ações e, por 

isso, possuem deveres em relação a todos os sujeitos de uma vida, e não apenas em relação a outros agentes 

morais. Já os pacientes morais são aqueles que, embora não sejam capazes de aplicar princípios morais ou 

reconhecer ações morais, possuem a capacidade de sofrer danos, o que os torna igualmente merecedores de 

consideração ética. 

Ao dialogar com Felipe (2010), Singer (2010) e Regan (1986), observa-se uma convergência 

fundamental na defesa da vida e no combate ao especismo, embora cada autor enfatize aspectos distintos dessa 

perspectiva ética. Felipe ressalta que o veganismo nasce de um compromisso pessoal e voluntário, guiado por 

convicções e exemplos, sem imposições externas, o que se aproxima da forma como muitos entrevistados 

relataram sua adesão. Singer reforça a importância da senciência como critério ético, lembrando que a 

capacidade de sentir dor e prazer é suficiente para incluir os animais na esfera moral, uma visão que sustenta 

o argumento de que o sofrimento animal deve ser igualmente considerado. Já Regan amplia essa compreensão 

ao destacar o valor inerente de todos os “sujeitos de uma vida” e a necessidade de tratá-los com justiça e 

respeito, sem distinções arbitrárias. Assim, as reflexões desses autores fortalecem a compreensão do 

veganismo como uma prática ética que se ancora na justiça, no respeito e na recusa de qualquer forma de 

exploração animal. 

Sobre os desafios de adotar o veganismo, o entrevistado Igor afirma que para a se adaptar ao veganismo, 

quanto a oferta de produtos, facilidade de acessar os produtos, preços, dentre outras variáveis, afirma que: “Eu 

estou vivendo neste Planeta e eu tento sobreviver, por exemplo, no Brasil tinha pasta de dente não vegana no 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 35 

 

valor de R$2,5, a vegana o valor era R$14,00. Eu não podia pagar a vegana”. Igor ressalta que, quando se 

trata de alimentos, ele sempre consome produtos veganos. E complementa: “Mas comida, eu tenho muitas 

opções, vestuário também tem opções (...). Dentro do veganismo o mais fácil é a alimentação. O que se come? 

Arroz, feijão, legumes, farofa”. 

A entrevistada Isabella comenta: “Tudo o que for possível eu faço”. Para Yasmine, participante da 

pesquisa, que trabalha com gastronomia vegana (pizzas), encontrar alimentos já se torna mais fácil, pois alega 

já saber onde procurar e adquirir: “Alimentos veganos eu sempre encontro, sempre há alternativas veganas, 

por exemplo, para queijos e molhos. E eu mesma elaboro em meu trabalho. Eu faço comida vegana”.  

Márcio, entrevistado que ainda está na transição para o veganismo, tem certa dificuldade em encontrar 

produtos que não contenham nenhum componente derivado de animais. E relata: “Meu maior desafio é 

encontrar comida sem nenhum componente animal, mas eu faço já algumas receitas”. 

Felipe (2010) salienta que antes de adotar o veganismo, é fundamental que cada indivíduo compreenda 

profundamente o propósito dessa escolha, bem como seus desdobramentos e implicações. O veganismo não é 

apenas uma dieta ou um estilo de vida; trata-se de um compromisso ético que busca, de maneira central, a 

libertação dos animais de todas as formas de exploração, uso, abuso e violência promovidas pela humanidade. 

Sem essa compreensão, a prática não pode ser considerada verdadeiramente vegana. A autora ainda afirma que 

imaginar que essa transformação ocorra de forma simples ou desprovida de desafios seria ingênuo, pois ainda 

vivemos em uma cultura amplamente estruturada em torno da exploração animal, o que torna a decisão de se 

tornar vegano ou vegana um ato que frequentemente exige confrontar normas morais profundamente 

enraizadas.  

Os veganos entrevistados também relataram enfrentar críticas, estereótipos e tentativas recorrentes de 

banalização de suas escolhas, frequentemente manifestadas por meio de comentários irônicos, 

questionamentos depreciativos ou atitudes que minimizam a relevância de sua opção ética. Tais manifestações 

revelam, não apenas desconhecimento sobre os fundamentos do veganismo, mas também a resistência social 

frente à práticas que desafiam padrões alimentares, culturais e econômicos historicamente naturalizados. Nesse 

contexto, a escolha vegana passa a ser interpretada como excessiva, radical ou incompatível com a vida social 

dominante, o que contribui para processos de estigmatização e silenciamento. Esses relatos evidenciam que o 

veganismo, além de uma prática individual, constitui uma postura ética e política que tensiona valores 

hegemônicos, expondo conflitos simbólicos e estruturais presentes na sociedade contemporânea. 

O entrevistado Igor, por exemplo, pratica o veganismo e não se importa com as possíveis críticas que 

surgem por parte de algumas pessoas, como colegas de trabalho. Na entrevista, Igor comenta: “Eu não tenho 

mais energia para discutir e atender críticas, ironias, etc. Eu me mantenho vegano, dou informação sobre o 

veganismo e se criticarem eu não dou ouvidos” 

Para a entrevistada Yasmine, a banalização e as críticas são mesmo ignorância por parte de quem assim 

procede: “Eu vejo as críticas e banalizações como uma ignorância social. Tem pessoas que não tem 

entendimento, talvez por cultura, então se é uma pessoa mais aberta ao diálogo, eu falo do veganismo, eu 

tento, explico...” 

O entrevistado Márcio relata que já foi muito criticado e banalizado por abolir a carne do prato e por 

estar aderindo ao veganismo: “Já aconteceu bastante de eu ser criticado ou banalizado. Tento explicar o 

motivo, mas eu acho que uma pessoa não pode banalizar uma escolha que outra pessoa fez”. 

As piadas e chateações frequentemente enfrentadas por pessoas veganas ultrapassam, em muitos casos, 

os limites do humor e da discordância saudável, assumindo características de veganofobia. Esse tipo de 

manifesto se expressa por meio da ridicularização sistemática, da deslegitimação moral e da tentativa de 

desqualificar o veganismo como uma escolha exagerada, irracional ou socialmente inconveniente. Tais práticas 

discursivas e comportamentais operam como mecanismos de controle social, reforçando normas alimentares 

e culturais hegemônicas e desencorajando posicionamentos éticos que questionam a exploração animal e os 

impactos socioambientais associados. Ao reduzir o veganismo a objeto de piada, essas atitudes contribuem 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 36 

 

para a naturalização da violência simbólica, invisibilizando os fundamentos éticos da prática vegana e 

dificultando o reconhecimento de sua legitimidade enquanto forma de resistência ética, política e ambiental. 

O termo “veganofobia” foi proposto por Cole & Morgan (2011), após uma análise sobre a forma como 

periódicos do Reino Unido abordavam o veganismo. Segundo os autores, a veganofobia se manifesta como 

um discurso depreciativo em relação ao veganismo, adotando diferentes formas. Entre elas, está a 

ridicularização dessa prática, sua caracterização como ascetismo (envolvendo austeridade, abstinência, entre 

outros), além de descrições que o apontam como difícil ou inviável de ser mantido. A veganofobia também se 

expressa ao tratar o veganismo como uma moda passageira, ao retratar pessoas veganas como hipersensíveis 

ou ao enxergá-las de maneira hostil, considerando-as como inimigas ou adversas aos padrões tradicionais. 

Apesar da “veganofobia”, os veganos se veem motivados a compartilhar e até tentar convencer outros a 

adotar o veganismo, seja por uma razão ética, ambiental ou de saúde. Esse impulso é compreensível, já que, 

para muitas pessoas que abraçam a causa, o veganismo representa uma mudança profunda de valores e uma 

tentativa de combater a exploração animal, o que desperta o desejo de influenciar positivamente aqueles que 

convivem ao seu redor. 

 

3.2 Veganismo, Crise Ambiental e Ética Animal 

 
A crise ambiental já está em pauta há décadas, sendo discutida em conferências, relatórios científicos e 

movimentos sociais ao redor do mundo. Segundo Ferreira & Rosa (2021), parece que tanto os sistemas de 

governo quanto muitas pessoas, escolhem não ouvir ou agir diante da gravidade dessa situação. Enquanto a 

Terra enfrenta o colapso de ecossistemas, a destruição das florestas e a extinção de inúmeras espécies animais, 

seguimos em um caminho de consumo descontrolado e poluição crescente. É como se os alertas fossem 

abafados por interesses econômicos de curto prazo, ignorando os limites claros que o Planeta nos impõe. Nesse 

contexto, o veganismo emerge como parte da solução para a crise ambiental. É um caminho que alinha saúde, 

ética e sustentabilidade ambiental, mostrando que escolhas individuais têm o poder de transformar sistemas 

inteiros. 

       O entrevistado Igor, afirma que somente o veganismo não dará conta de solucionar os problemas da 

degradação ambiental. Para ele: “O veganismo passa pela solução dos problemas ambientais, é uma 

necessidade na verdade para que se pare com essa degradação. Somente o veganismo não, mas é o início”. 

Yasmine, uma das entrevistadas, comenta que não sabe exatamente se o veganismo solucionaria os 

problemas ambientais, porém afirma que seria uma forma de recuperar um pouco o Planeta: “Não sei se há 

solução, mas é a única maneira de tentar recuperar um pouquinho...o Planeta”. O entrevistado Marcio afirma: 

”Na minha opinião, sim e não. Veganismo pode e não pode ser a solução para os problemas ambientais, 

depende da evolução da consciência, do cuidado com a natureza.” A entrevistada Isabella comenta: “Eu vejo 

como uma instalação gradual desta consciência... trazer benefícios para o meio ambiente... mas penso que 

não acontecerá pelo menos nos próximos 100 a 200 anos...seria a solução, ainda não é palpável”. 

Para Kuroski (2021), diante da crise ambiental que atinge o Planeta Terra, é essencial compreender que 

não basta adotar práticas sustentáveis e éticas. A necessidade de transformação vai além disso: a maneira como 

os seres humanos se relacionam com os outros animais precisa ser completamente ressignificada.  O “ser 

humano civilizado” se apropria dos outros animais, usando-os como fontes de alimentação, entretenimento e 

lucro, desconsiderando os danos que causa aos seus habitats naturais.  

Felipe (2021) destaca que a produção de animais para consumo humano é uma das principais 

responsáveis pela emissão de gases de efeito estufa, conhecidos por absorver e emitir radiações. Dentre esses 

gases, o dióxido de carbono, o metano e o óxido nitroso são os mais evidenciados, embora não sejam os únicos. 

Essas emissões intensificam o calor retido na atmosfera e nos oceanos, elevando as temperaturas a níveis 

superiores à média histórica considerada normal. 

Num sistema produtivo que atribui tão pouco valor à vida intrínseca dos animais não-humanos, não é 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 37 

 

possível considerar que o problema da crise ambiental seja resolvido. A eliminação das práticas exploratórias 

aos animais é uma questão essencial de sustentabilidade, que busca o progresso humano sem a necessidade de 

degradar o que resta do meio ambiente terrestre (Kuroski, 2021). Quando o entrevistado Igor é questionado 

sobre veganismo e ética animal, responde com firmeza de que não há como a humanidade evoluir, explorando 

os animais não-humanos, seres sencientes: “Para mim não há opção da libertação do homem sem passar pela 

libertação do animal. Para darmos o próximo passo na nossa evolução, o veganismo e a libertação animal é 

essencial. A liberdade dos animais é direito deles”.  

A entrevistada Isabella também se refere à adesão ao veganismo como uma libertação do animal quando 

menciona: “A partir do momento que a gente se desenvolve (evolui), quando vira a chavinha.” Para a 

entrevistada Yasmine, “...a exploração animal é injusta; a questão de explorar os animais, seres sencientes, é 

covarde e injusto”. O entrevistado   Márcio, assim se expressa: “Eu acho que não precisamos comer bicho”, 

para Márcio, os vegetais fornecem o que necessitamos.  

Nos relatos dos entrevistados Igor e Isabella, percebe-se que, para ambos, aderir ao veganismo e 

concordar com a ideia da abolição da exploração animal representa um avanço na condição humana. Essa 

perspectiva reflete evolução ética e moral, onde o respeito e a compaixão pelos animais se tornam pilares 

fundamentais para uma sociedade mais justa e consciente. 

Conforme explicita Branco (2015), a liberdade individual está conectada ao contexto social e 

comunitário. Isso significa reconhecer que os Estados modernos adotam diversas práticas para observar e 

direcionar a vida das pessoas, incluindo aspectos íntimos e subjetivos. No entanto, alguns indivíduos 

conseguem, com sucesso, se distanciar ou resistir às formas de poder e controle empregadas pelas instituições 

e pelo Estado. No entanto, aqueles que abraçam a causa da abolição da exploração animal conseguem, de certa 

forma, “virar a chave”, assim como os indivíduos que, segundo apregoa Branco (2015), se libertam das técnicas 

de controle do Estado.  

Ao tomar consciência da exploração animal e lutar contra essa prática, as pessoas não apenas questionam 

as normas culturais estabelecidas, mas também se distanciam da visão utilitarista e de poder sobre os animais, 

buscando uma nova forma de relação, mais justa e ética. Nos argumentos de Igor e Isabella, percebe-se que, 

ao aderirem ao veganismo, os indivíduos passam por um processo de libertação e transformação. Eles “viram 

a chave”, rompendo com os padrões culturais e a consciência já pré-estabelecida pela sociedade, que naturaliza 

a exploração animal. Essa mudança não apenas representa uma evolução pessoal, mas também um 

posicionamento ético que desafia as normas vigentes, permitindo que se sobressaiam como agentes de uma 

nova forma de pensar e viver. 

Embora a defesa dos direitos humanos não seja uma exigência para todos os ativistas animalistas, já que 

cada pessoa escolhe atuar em diferentes causas sociais conforme suas possibilidades, é relevante observar que 

muitos defensores dos animais se envolvem ativamente na promoção e defesa dos direitos humanos, quando 

possível. Segundo Cestari (2019), muitos desses ativistas se associam à organizações comunitárias ou ONGs 

que assistem os mais vulneráveis e necessitados, ampliando sua atuação também para o resgate animal.  

          A menção sobre a covardia e a injustiça, presentes na exploração animal, feita pela entrevistada 

Yasmine, pode ser interpretada à luz do conceito de “kakothymia”, descrito por Felipe (2014) como uma 

condição de sofrimento emocional coletivo e persistente, caracterizado por um estado de desumanização e 

negação da empatia. Quando Yasmine denuncia a exploração animal, ela expõe a natureza cruel e injusta dessa 

prática, que reflete um mal-estar coletivo em que a sociedade se distancia da ética e da empatia, perpetuando 

o sofrimento dos animais. Essa perspectiva pode ser vista como uma manifestação da “kakothymia”, em que a 

coletividade aceita e normaliza a exploração dos seres vivos, resultando em um ciclo de sofrimento e 

desvalorização da vida. 

De acordo com Felipe (2021), o verdadeiro argumento ético animal é aquele que não contabiliza nenhum 

ganho ou benefício para os seres humanos. A ética animal deve ser focada exclusivamente no direito dos 

animais, à vida e ao bem-estar, sem considerar suas utilidades para os humanos. Este é o ponto central da ética 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 38 

 

abolicionista: a defesa dos direitos dos animais independentemente de qualquer benefício humano.  

Segundo Felipe (2012), os abolicionistas veganos entendem que é possível, com uma única ética, 

orientar decisões em diversos âmbitos, no trato com os animais não-humanos, com os ecossistemas naturais e 

com o próprio organismo humano. Cada vegano ou vegana possui a capacidade de abordar questões éticas 

utilizando um ou outro eixo, sem a necessidade de “trocar de ética”, como se trocasse de camisa. Isso significa 

que a ética vegana pode integrar e direcionar ações em todas essas esferas, sem contradições ou fragmentações. 

Em um contexto mais amplo, a resistência à abolição animal também se reflete na constante 

naturalização da exploração, seja na criação de animais para consumo, em experimentos científicos ou no 

entretenimento. No entanto, a ética abolicionista nos convoca a enxergar além dos benefícios que a exploração 

animal pode proporcionar aos seres humanos. Ela exige mudanças nas estruturas sociais e culturais, desafiando 

as normas que validam a crueldade e o sofrimento como algo aceitável. A verdadeira transformação só será 

alcançada quando os direitos dos animais forem reconhecidos independentemente de sua utilidade para os seres 

humanos. A resistência à abolição é, na verdade, uma resistência à evolução moral e ética da sociedade, 

mantendo um status quo opressor que precisa ser superado.  

 

3.3 Desafios Frente ao Modelo Atual de Sociedade – Capitalismo e Busca por Lucro - 

Alternativas Possíveis de Divulgação e Fortalecimento no Veganismo 

 
Para o entrevistado Igor, a busca pelo lucro faz com que o mercado não avalie as intenções das empresas, 

ou seja, se tais empresas têm ou não preocupação com o meio ambiente ou com a causa animal. Basta lançar 

um produto e, se este produto for aceito pela sociedade em termos de consumo, o capitalismo estará lá, 

apoiando o segmento. Para Igor, o veganismo é um segmento economicamente sustentável, quer seja por 

questões ambientais ou somente por questões apenas mercadológicas: “Para as grandes empresas, com 

raríssimas exceções, o veganismo é nicho de mercado”.  

No contexto capitalista, o mercado se adapta rapidamente para atender à crescente demanda por produtos 

veganos, reconhecendo o potencial lucrativo dessa tendência, embora o produto possa ficar mais caro para o 

consumidor. A entrevistada Isabella comenta que o veganismo é economicamente sustentável para as 

empresas, mesmo que tais empresas não tenham como filosofia o veganismo. Segundo Davidson (2022), o 

veganismo pode ser enxergado como uma fonte atraente de lucro para o sistema capitalista, não apenas por 

possibilitar a oferta e venda de novos produtos sem que seja necessário abandonar a comercialização de itens 

tradicionais, que ainda contêm ingredientes de origem animal. 

 Com o aumento das preocupações globais em relação às questões ambientais, muitas empresas 

começaram a adotar discursos e práticas que aparentam ser sustentáveis. Esse movimento no mundo 

corporativo, conhecido como greenwashing ou “lavagem verde”, em tradução livre, busca atrair consumidores 

preocupados com o meio ambiente. No entanto, em grande parte dos casos, trata-se de uma estratégia enganosa. 

O greenwashing muitas vezes consiste em campanhas de marketing que exageram ou distorcem os reais 

impactos ambientais de produtos ou serviços. Essa prática não só prejudica a confiança do consumidor, mas 

também dificulta o avanço de iniciativas genuinamente sustentáveis, desviando a atenção das soluções 

verdadeiramente comprometidas com o Planeta.  

Para Siano et al. (2017), o greenwashing é uma estratégia simbólica, criando a ilusão de que o 

consumidor está adquirindo algo correto do ponto de vista ecológico, quando, na verdade, os méritos 

ambientais desses produtos ou serviços são apenas aparentes. O greenwashing contraria os princípios do 

marketing verde, buscando explorar as vantagens desse segmento, especialmente no mercado consumidor, sem 

implementar práticas efetivas de sustentabilidade (Fialho & Marquesan, 2018). 

Para Carvalho (2021), a principal motivação para a busca por produtos livres de ingredientes de origem 

animal está na conscientização em relação à crueldade que existe com a parte dos animais. Segundo o autor, o 

mercado vegano com certeza tende a crescer com o tempo, com a possibilidade de redução dos preços, que 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 39 

 

atualmente são relativamente altos em relação aos produtos similares não veganos. As empresas precisam 

investir em inovação, pesquisa e desenvolvimento de fórmulas e processos que possibilitem a criação de 

produtos livres de ingredientes de origem animal, a fim de atender à demanda crescente desse mercado. 

O veganismo em si não é supérfluo. Supérfluos são os itens que são vendidos mais caros por 

sustentarem, por exemplo, uma etiqueta “Cruelty free”, sendo muitas vezes tal “Cruelty free” pura cilada. 

Segundo Davidson (2022), ao analisarmos o conceito de capitalismo verde de Mueller & Passadakis (2008) e 

sua relação com o veganismo, nos deparamos com uma realidade alarmante: os selos “animal-friendly”, 

amigos dos animais numa tradução livre, ou “cruelty-free”, livre de crueldade, são utilizados como estratégias 

de venda. Felipe (2014), alerta sobre o comportamento de muitas empresas que se dizem veganas para 

conquistar uma fatia do mercado vegano. Essas empresas, em busca de lucro, colocam etiquetas e selos como 

“Vegan” e “Cruelty-Free”, mas, na realidade, continuam explorando os animais. Mesmo que você não seja 

vegano, certamente já se deparou com esses termos, selos ou imagens de coelhinhos fofos em embalagens de 

xampu. Contudo, é importante investigar o que está por trás dessas ações. 

Ainda conforme Davidson (2022), o capitalismo verde vai além da simples introdução de selos e 

palavras nos produtos. Ele aposta na supervalorização mercadológica, o que leva ao aumento de preços. Esse 

aumento, por sua vez, coloca o consumidor diante de uma escolha: ser visto como uma pessoa “civilizada” e 

pagar mais por um produto suposta e politicamente correto, ou ser considerado “cruel” e economizar. A 

mensagem que isso transmite é clara: deveríamos estar dispostos a pagar mais por nossas escolhas de consumo, 

especialmente quanto ao respeito pelos animais e pelo meio ambiente. Dessa forma, quem pode se alinhar ao 

que é considerado “civilizado” ou politicamente correto? As classes mais abastadas, com maior capacidade 

aquisitiva.  O veganismo, ao ser promovido dessa forma, cria uma divisão de classe, excluindo aqueles que, 

por questões financeiras, não podem optar pelos produtos mais caros com o selo vegano. Não é por acaso que 

o veganismo é frequentemente e, de forma pejorativa, visto por aqueles alheios ao veganismo na sua essência, 

como um privilégio das classes mais altas, ou como “coisa” de rico.  

 A partir das profissões exercidas e da formação acadêmica dos entrevistados (Tabela 1), infere-se que 

o grupo apresenta, de modo geral, maior estabilidade financeira quando comparado à ocupações de menor 

qualificação formal. Contudo, ao serem indagados sobre o custo da alimentação vegana, os participantes 

afirmaram que dietas veganas, especialmente aquelas baseadas em grãos, legumes e frutas, tendem a ser mais 

econômicas quando comparadas a dietas que incluem carne, cujo custo foi apontado como significativamente 

mais elevado. Desta forma a entrevistada Isabella argumenta que veganismo não é de alto custo financeiro: “O 

veganismo não é caro na sua essência. Acho que falta mudar esta consciência. É possível fazer uma 

alimentação muito mais nutritiva e barata, economicamente viável no orçamento doméstico, se a pessoa quiser 

e fizer direitinho. E daí fazem errado e discriminam a causa”. 

 Yasmine, uma das entrevistadas, lamenta que muitas e grandes empresas, tenham o veganismo apenas 

como nicho de mercado. Para ela, o modo de produção capitalista, de certa forma enfraquece os ideais da 

filosofia vegana, quando coloca o veganismo como nicho de mercado. E, assim se reporta, “Tem gente que 

não consome o produto vegano das grandes empresas que também vendem produtos não vegano, porque se 

formos ver, essas empresas continuam explorando o meio ambiente e os animais, o que faz perder o sentido 

da causa”. 

A fala da entrevistada Yasmine evidencia um aspecto relevante no contexto da expansão do 

veganismo. Observa-se que muitas empresas não veganas passaram a oferecer produtos veganos, não a partir 

de um compromisso com a ética animal, mas principalmente motivadas pelo crescimento e pelo potencial 

econômico desse segmento de mercado. Nesses casos, o veganismo é incorporado como estratégia 

mercadológica, desvinculado de seus princípios éticos, políticos e sociais, sendo frequentemente reduzido a 

uma tendência de consumo. Essa prática revela a permanência de modelos produtivos baseados na exploração 

animal, que coexistem com a oferta de produtos rotulados como veganos, sem que haja, necessariamente, 

mudanças estruturais nos valores ou nas práticas corporativas. 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 40 

 

Por um lado, essa prática tem o mérito de ampliar o acesso ao veganismo, tornando mais fácil para 

pessoas veganas e curiosos encontrarem opções adequadas em diversos contextos. Isso pode contribuir para a 

popularização do consumo vegano e, em alguns casos, até incentivar reflexões sobre escolhas alimentares. No 

entanto, esse movimento também pode enfraquecer a causa vegana. O fato de essas empresas não serem 

veganas em sua essência abre margem para questionamentos sobre a viabilidade prática do veganismo como 

um estilo de vida ético e coerente. Além disso, ao lucrar com a venda de produtos veganos, sem abraçar os 

valores éticos do movimento, essas corporações acabam distanciando o veganismo de seu propósito original, 

que é a rejeição da exploração animal em todas as suas formas. 

Segundo Francione (2012), os bem-estaristas argumentam que o veganismo não deve ser visto como 

uma questão de justiça ou um imperativo moral, pois, segundo eles, estamos sendo injustos ao não reconhecer 

o veganismo como uma obrigação. No entanto, essa argumentação necessita de um princípio limitador e leva 

a uma conclusão vaga. Para eles, qualquer tipo de dinheiro seria “sujo”, o que implicaria que, mesmo ao fazer 

compras em uma loja vegana, que utiliza trabalhadores não veganos, que tem por exemplo como fornecedores 

produtores rurais que comercializam grãos e também produtos de origem animal, ainda seria considerado um 

apoio à exploração animal.  

Todos os entrevistados concordam que, para um real fortalecimento da causa vegana, é fundamental 

que a política e o poder público estejam especificamente envolvidos. Segundo Weber (1921) citado por Colliot-

Thélène (1995), a política pode ser entendida como a busca pela participação no poder ou pela influência na 

distribuição do poder, seja entre Estados, seja dentro de um Estado, entre os diversos grupos humanos que o 

compõem. Para o autor, a política é a busca pela participação no poder ou pela influência na divisão do poder 

entre grupos humanos. Medidas como incentivos à produção vegana, campanhas de conscientização e 

regulamentações que promovam o respeito aos direitos dos animais são essenciais para ampliar o impacto do 

veganismo na sociedade e garantir avanços significativos. Ressalta-se que, campanhas e incentivos devem ser 

feitos. Contudo, o mercado consumidor deve abarcar e desejar produtos veganos frente a não veganos, pelo 

valor e não pela estética, por exemplo, pois produtos orgânicos, geralmente apresentam imperfeições e são 

menores, além de serem mais caros: 

 

“A causa vegana depende da nossa união e da nossa interação com a política. Viver em sociedade é um 

fato político. Para fazer a diferença na sociedade precisa de união e participação na política pública, 

nos projetos de lei, por exemplo”, destaca o entrevistado Igor. 

“Se conseguirmos botar gente no Congresso que embata com o pessoal do agronegócio, mais 

representantes do veganismo no Congresso para argumentar com essa legislação, consegue-se 

fortalecer a causa no Brasil”, afirma a entrevistada Isabella. 

“Acho que o fortalecimento do veganismo tem que partir dos órgãos governamentais. Se órgãos públicos, 

principalmente os de saúde incentivassem, com certeza ajudaria o veganismo a se intensificar em 

massa”, afirma a entrevistada Yasmine. 

“Se o governo afirma que o alimento vegano faz bem à saúde, o veganismo se intensifica. Com o aval do 

governo federal como incentivo, acho que o veganismo daria um bom salto, sim”, comenta o 

entrevistado Márcio.  

 

No contexto do veganismo, a participação ativa no poder de decisão seria essencial para promover 

mudanças significativas. Ao inserir o veganismo nas discussões políticas e sociais, seria possível influenciar 

políticas públicas em prol dos direitos dos animais, incentivo às práticas agrícolas sustentáveis e promoção da 

conscientização sobre os impactos ambientais e éticos do consumo de produtos de origem animal. A atuação 

política garantiria que o veganismo o reconhecesse como uma alternativa viável e necessária, fortalecendo o 

movimento e ampliando sua eficácia em diferentes esferas da sociedade (Borba, 2012). 

Um outro aspecto destacado pelos entrevistados como importante para fortalecer o veganismo é o 

desenvolvimento tecnológico, especialmente nas matrizes produtivas e industriais. Eles ressaltam que 

inovações tecnológicas podem ampliar a oferta de produtos veganos, tornando-os mais acessíveis e 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 41 

 

competitivos em relação aos produtos de origem animal. Segundo Igor: “Quando mudarmos a tecnologia, essa 

matriz. Caso contrário continuaremos assim. Se falarmos abertamente sobre o veganismo, vão dizer que 

queremos diminuir o valor do produtor, do produtor rural da carne”.  

As empresas pioneiras no mercado vegano já estão avançando no desenvolvimento das tecnologias 

necessárias para atender a crescente demanda por produtos veganos em segmentos como cosmetologia, higiene 

e limpeza, vestuário e alimentos. Isabella comenta que o desenvolvimento tecnológico poderia reduzir a 

utilização de agrotóxicos: “Investimentos em tecnologia, inovação na produção de alimentos, menos 

agrotóxicos, menos pesticidas”.  

Uma alternativa aos pesticidas sintéticos são os compostos de origem natural. Sabe-se que as plantas 

evoluíram para grande diversidade de metabólitos secundários que atuam como uma barreira à herbivoria, os 

quais podem ter efeito repelente, dissuasor (que impedem a alimentação ou oviposição) ou letal (pesticida) em 

insetos herbívoros (Mithöfer & Boland, 2012). Em contraste com os pesticidas sintéticos, os pesticidas naturais 

são menos agressivos. Estes são biodegradáveis e não contaminam o meio ambiente, dentre outros benefícios. 

O avanço da tecnologia é, sem dúvida, um fator relevante para a disseminação e implementação do 

veganismo na sociedade, pois oferece novas soluções e facilita a acessibilidade à alternativas sustentáveis. No 

entanto, é preciso ter cautela para que esse desenvolvimento não se transforme apenas em uma resposta à 

demandas de nichos de mercado. O progresso tecnológico deve ser orientado por princípios éticos sólidos, 

principalmente no que se refere ao respeito e à proteção dos animais e do meio ambiente. 

A conscientização das pessoas foi outro ponto levantado pelos entrevistados para fortalecer o 

veganismo. De acordo com eles, a verdadeira mudança ocorrerá quando os indivíduos adquirirem consciência 

sobre o direito à libertação dos animais, reconhecendo-os como seres sencientes, dignos de respeito e livres de 

exploração. Os participantes também enfatizaram a necessidade de um entendimento mais amplo sobre as 

problemáticas ambientais relacionadas à produção pecuária, incluindo o desmatamento, a emissão de gases de 

efeito estufa e a contaminação de recursos hídricos. Para os entrevistados, é essa conscientização que pode 

proporcionar transformações significativas nos hábitos de consumo e na relação da sociedade com o meio 

ambiente e os animais.  

O entrevistado Igor relata: “Quando eu era criança ensinava-se que escovar os dentes era essencial 

para a saúde, e sobre adotar o veganismo, é questão de educação também”. Isabella, entrevistada, afirma que 

a conscientização das pessoas é importante para a causa. Acredita que as pessoas não têm noção dos impactos 

da alimentação não vegana para o meio ambiente e para os animais e relata: “As pessoas não têm noção dos 

efeitos em termos de meio ambiente… e nem dos efeitos do processo das indústrias da exploração animal. A 

informação mudou minha consciência, eu quis ver, quis saber e aderi ao veganismo. As pessoas não são 

conscientes sobre o veganismo. Alegam que sempre foi assim.” 

Segundo Brügger (2009), é urgente adotar uma perspectiva ambiental crítica, e isso torna a Educação 

Ambiental (EA) um aspecto fundamental. A EA, nesse contexto, deve rejeitar o antropocentrismo, o especismo 

e qualquer outra forma de dominação sobre os seres vivos. Uma abordagem crítica e libertadora da EA tem o 

poder de promover transformações sociais profundas, pois “obriga a refletir sobre os valores subjacentes ao 

paradigma dominante em nossa cultura e sobre possíveis vetores de mudanças” (Brügger, 2009, p. 198). 

Uma educação com foco no meio ambiente e na valorização da vida, ao deixar de lado o 

antropocentrismo, fortaleceria o veganismo, pois ajudaria a mostrar para as pessoas a importância de olhar 

para o novo com uma perspectiva renovada. Se a sociedade se tornasse vegana, é evidente que novos empregos 

seriam gerados na produção de alimentos veganos, o que demonstra que o veganismo não é uma ameaça aos 

direitos sociais das pessoas. Pelo contrário, o veganismo poderia ser visto como uma ameaça aos padrões de 

consumo e à exploração de seres sencientes, promovendo um modelo mais ético e sustentável de convivência 

com o Planeta e seus habitantes. 

 

 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 42 

 

4. Conclusão 

 
O veganismo, como prática e filosofia de vida, busca a eliminação de toda forma de exploração e 

crueldade contra os animais, estendendo seus princípios éticos à escolhas alimentares, de consumo e de estilo 

de vida. Mais do que uma dieta, o veganismo envolve reflexões sobre o impacto das ações humanas no meio 

ambiente, na sociedade e na economia, situando-se como uma alternativa contemporânea que articula ética, 

sustentabilidade e responsabilidade social. 

O presente estudo teve como propósito analisar o veganismo como prática ético-ambiental 

contemporânea, tendo como base vozes de pessoas que vivenciam essa escolha em seu cotidiano. Para tanto, 

a investigação articulou pesquisa bibliográfica e entrevistas com quatro veganos, utilizando história de vida 

oral como recurso metodológico, capaz de dar visibilidade às motivações, desafios e compreensões que 

orientam a adoção desse modo de vida. 

As narrativas analisadas indicaram que a motivação inicial para a adesão ao veganismo é fortemente 

marcada por concepções éticas, especialmente pela recusa em compactuar com a exploração e o sofrimento 

animal. Contudo, os relatos também demonstraram que, ao longo da trajetória, os entrevistados passam a 

reconhecer a dimensão socioambiental de suas escolhas, compreendendo que o veganismo não se limita a uma 

prática individual, mas se conecta diretamente com questões de sustentabilidade, justiça social e preservação 

ambiental. 

Outro ponto relevante identificado foi a percepção de que o fortalecimento do veganismo depende de 

condições estruturais e coletivas. Os participantes apontaram que políticas públicas poderiam desempenhar 

papel fundamental, tanto na ampliação da oferta de alternativas alimentares quanto na valorização da produção 

sustentável e agroecológica. Além disso, ressaltaram a importância da educação financeira para viabilizar 

escolhas conscientes em um mercado muitas vezes marcado pela desigualdade de acesso. Da mesma forma, 

destacaram o papel da mídia e da comunicação na formação de uma consciência social mais ampla, capaz de 

desconstruir preconceitos e naturalizações relacionadas ao consumo de produtos de origem animal. 

Os entrevistados também ressaltaram que o veganismo, por si só, não é suficiente para resolver os 

problemas ambientais contemporâneos. Eles enfatizaram a necessidade de uma consciência coletiva, na qual 

as escolhas individuais se articulem à políticas públicas, educação ambiental e práticas sociais responsáveis, 

de modo a promover mudanças efetivas e duradouras para o meio ambiente e para a sociedade como um todo. 

Além disso, apontaram que o veganismo é economicamente viável e sustentável, destacando que 

escolhas conscientes de consumo podem ser realizadas de forma acessível e alinhadas à preservação ambiental. 

Eles perceberam que, ao adotar hábitos veganos, é possível reduzir impactos ecológicos e contribuir para uma 

produção mais justa e responsável, mostrando que o estilo de vida vegano não apenas reflete valores éticos, 

mas também práticas compatíveis com sustentabilidade econômica e ambiental. 

Assim, compreende-se que o veganismo, embora seja um posicionamento ético de caráter individual, 

carrega implicações coletivas que o situam como prática transformadora diante dos desafios contemporâneos. 

Ao articular ética, política e meio ambiente, o veganismo revela-se não apenas como um estilo de vida, mas 

como um campo de resistência e de proposição de alternativas para um futuro mais justo e sustentável. 

Portanto, este estudo reforça a ideia de que as escolhas individuais podem assumir relevância social 

quando se alinham a projetos coletivos, especialmente quando apoiadas por políticas públicas e por processos 

de conscientização social. O veganismo, nesse sentido, desponta como prática capaz de tensionar paradigmas 

consolidados e abrir espaço para novos modos de relação entre seres humanos, animais e natureza.  

 

5. Agradecimentos 

 
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 



Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 43 

 

 

6. Referências 
 

Abonizio, J. (2013). Consumo alimentar e anticonsumismo: veganos e freeganos. Ciências Sociais Unisinos, 

49(2), 191–196. 

 

Acosta, A. (2016). Bem viver: Uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo, SP: 

Autonomia Literária; Elefante. 

 

Albuquerque, I. et al. (2020). Análise das emissões brasileiras de gases de efeito estufa e suas implicações 

para as metas de clima do Brasil 1970-2019. SEEG – Observatório do Clima. Disponível em: chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.oc.eco.br/wp-

content/uploads/2020/12/OC_RelatorioSEEG2020_final.pdf. Acesso em: 10/07/2025. 

 

Albuquerque, U.P., Lucena, R.F.P., & Cunha, L.V.F.C. (2010). Métodos e técnicas em pesquisas 

etnobiológicas e etnoecológicas. Recife, PE: Nupeea. 

 

Allabi, C. A., Busia, K., Ekanmian, V., & Bakiono, F.  (2011). The use of medicinal plants in self-care in the 

Agonlin region of Benin. Journal of Ethnopharmacology, 133, 234–243. 

 

Borba, J. (2012). Participação política: uma revisão dos modelos de classificação. Sociedade e Estado, 27(2), 

263–288.  

 

Branco, G. C. (2015). Michel Foucault: Filosofia e biopolítica. Belo Horizonte, MG: Autêntica. 

 

Brügger, P. (2009). Nós e os outros animais: especismo, veganismo e educação ambiental. Linhas Críticas, 

15(29), 197–214.  
 
Carvalho, D. T. (2021). Crescente mercado vegano demanda investimentos em pesquisas e inovação. Jornal 

da USP, 7 dez. 2021. Disponível em: https://jornal.usp.br/atualidades/crescente-mercado-vegano-demanda-

investimentos-em-pesquisas-e-inovacao/. Acesso em: 03/12/2024. 

 

Cestari, V. (2019). Libertação animal é libertação humana. Instituto Humanitas Unisinos. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/588547-libertacao-animal-e-libertacao-humana. Acesso em: 

01/07/2025. 

 

Cole, M., & Morgan, K. (2011). Vegaphobia: Derogatory discourses of veganism and the reproduction of 

speciesism in UK national newspapers. The British Journal of Sociology, 62(1), 134–153.  

 

Colliot-Thélène, C. (1995).  Max Weber e a história. Trad. Eduardo Biavati Pereira. São Paulo: Brasiliense, 

1995. 159 p.  

 

Davidson, M. (2022). Veganismo enquanto importação colonial: um fenômeno de consumo do capitalismo. 

Revista Estudos Libertários, 4(9), 30-60. 

 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2006). O planejamento da pesquisa qualitativa: teorias e abordagens. (2ª 

ed.). Porto Alegre: Artmed. 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/588547-libertacao-animal-e-libertacao-humana


Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 44 

 

 

Felipe, S. T. (2010). A desanimalização do consumo humano: desafios da ética vegana. Sociedade Vegana. 

Disponível em: https://sociedadevegana.org/artigos/desanimalizacaodo-consumo-humano-desafios-da-etica-

vegana. Acesso em 02/05/2025. 

 

Felipe, S. T. (2014). Acertos abolicionistas: a vez dos animais: crítica à moralidade especista. São José, 

SC: Ecoânima. 

 

Felipe, S. T. (2021). Ética animal abolicionista: além do contábil e do emocional. In L. Denis et al. (Eds.), 

Educação Vegana: a urgência de novos olhares (p. 89). São Paulo: FiloCzar. 

 

Felipe, S. T. (2012). Galactolatria: Mau Deleite. São José, SC: Ecoânima. 

 

Ferreira, V. O., & Rosa, R. M. (2021). A crise ambiental global: conjuntura e interpretações. Caminhos da 

Geografia, 22(84), 158–176. 

 

Fialho, L. S., & Marquesan, F. F. S. (2018). O comportamento de consumidores diante da prática do 

greenwashing. Desenvolvimento Em Questão, 16(45), 400–418. 

 

Francione, G. L. (2012). Entrevista com Gary Francione, autor do livro Introdução aos Direitos Animais. 

JusBrasil. Disponível em: https://www.jusbrasil.com.br/noticias/entrevista-com-gary-francione-autor-do-

livro-introducao-aos-direitos-animais/100460452. Acesso em 25/04/2025. 

 

Gonçalves, T. M. (2013). Do conceito de espaço ao conceito de território. In Gestão socioambiental das 

cidades no século XXI: teorias, conflitos e desafios. Florianópolis: Insular. 

 

Kamel, K. (2017). Cultura compartilhada em comunidades virtuais: Conversas sobre o veganismo. Sociedade 

Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação, 1–15. 

 

Kuroski, F. (2021). O caminho ético do veganismo para o alcance da sustentabilidade. Dissertação de 

Mestrado, Universidade do Vale do Itajaí, Itajaí, Brasil.  

 

Meihy, J. C. S. B., & Holanda, F. (2007). História oral: como fazer, como pensar. São Paulo: Contexto. 

 

Mithöfer, A., & Boland, G. (2012). Defesa de plantas contra herbívoros: aspectos químicos. Annual Review 

of Plant Biology, 63, 431–450.  

 

Mueller, T., & Passadakis, A. (2008). Eco-consumismo. Apocalipse Motorizado. Disponível em: 

https://www.apocalipsemotorizado.net/2008/12/17/eco-consumismo/. Acesso em: 04/05/2025. 

 

Oliveira, G. D. (2004). A teoria dos direitos animais humanos e não-humanos, de Tom Regan. Ethica, 3(2), 

283–299.  

 

Pierri, V. (2021). Crescente mercado vegano demanda investimentos em pesquisas e inovação. Jornal da USP. 

Disponível em: https://jornal.usp.br/?p=476515. Acesso em: 15/07/2025. 

 

Queiróz, M. I. P. (1988). Relato orais: do indizível ao dizível. In O. Vonsimson (Org.), Experimentos com 

https://sociedadevegana.org/artigos/desanimalizacaodo-consumo-humano-desafios-da-etica-vegana
https://sociedadevegana.org/artigos/desanimalizacaodo-consumo-humano-desafios-da-etica-vegana
https://www.jusbrasil.com.br/noticias/entrevista-com-gary-francione-autor-do-livro-introducao-aos-direitos-animais/100460452
https://www.jusbrasil.com.br/noticias/entrevista-com-gary-francione-autor-do-livro-introducao-aos-direitos-animais/100460452
https://www.apocalipsemotorizado.net/2008/12/17/eco-consumismo/
https://jornal.usp.br/?p=476515


Meio Ambiente (Brasil) (v.8, n.1 – 2026)

 

 

De Nez et al                                                                                                                                 45 

 

histórias de vida (p. 14–43). São Paulo: Vértice. 

 

Regan, T. (1986). The case for animal rights. Berkeley: University of California Press. 

 

Siano, A. et al. (2017). More than words: Expanding the taxonomy of greenwashing after the Volkswagen 

scandal. Journal of Business Research, 71, 27–37.  

 
Singer, P. A. D. (2010). Libertação animal. São Paulo: WMF Martins Fontes. 


